
 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

29

 
 
 
 
 
 
 
 
 

В.И. Самохвалова 

ИДЕЯ СВЕРХЧЕЛОВЕКА  
В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ 

 
Проблема сверхчеловека включает в себя рассмотрение возможных путей 

развития человека, его самоосуществления в направлении реализации всей пол-
ноты его способностей, возможностей, представлений об идеале. В то же время 
это и способ рассмотрения совокупности возможных подходов к пониманию ак-
туальных проблем бытия и человека, адекватного миру и необходимого для его 
развития. 

Ключевые слова: сверхчеловек; самоосуществление; актуальные пробле-
мы современного мира; выбор путей развития. 

 
Statement of problem of the superhuman (sverchelovek) is a way to consider a 

question of what has to be thought the true human being in his authentic interpretation, 
in completeness of his human self-implementation. This is actual problem of modern 
culture, of modern world, because it is the choice of ways of future indispensable de-
velopment of the human, society, of the world in general. 

Keywords: superhuman; human self-implementation; actual problem of modern 
world; the choice of ways of future indispensable development. 

 
 
Современный мир переживает пору как глубоких изменений 

в структурном отношении, так и трансформаций в сфере общест-
венного сознания и общественных отношений, в способе понима-
ния человека, который адекватен миру и потребен для общества. 
Как в таком изменчивом и неустойчивом мире, где порой особо 
подчеркивается готовность отказаться от традиционных ценностей 
и норм, от привычных представлений и принятых форм организа-
ции жизни, должен чувствовать себя человек – при всем выравни-



 
В.И. Самохвалова 

 

 

30

вающем воздействии современного образа жизни порой сохраняю-
щий некоторые разделения, различия, спецификации: культурные, 
возрастные, образовательные, имущественные, социальные и т.п.? 
Что в условиях современного противоречивого бытия обществен-
ного человека происходит с его внутренним миром (и в нем са-
мом), как формируется его восприятие внешнего мира, с его тем-
пом изменений и их содержанием? «На высоте» ли оказывается 
(или остается) здесь человек? Как он видит сам себя, кем себя счи-
тает и каким хочет себя видеть? 

Вопрос представляется чрезвычайно важным, поскольку от-
вет на него может означать выбор перспективы развития не только 
человека, но и общества, и мира. Человек есть особое существо, 
особое бытие, особое явление, и с ним, как известно, начинается и 
особый этап в развитии мира. Логика эволюционного развития че-
ловека предполагает прежде всего развитие его широко понимае-
мых человеческих качеств, выделивших его из мира и способных 
продолжать свое развитие в таком направлении, темпе и качестве, 
как это захочет определить сам человек. В частности, человек спо-
собен осуществить заложенный в нем высший замысел (например, 
воплотить божественную идею человека), он, будучи способен к 
высшей ответственности, осознает это как долг (или как одну из аль-
тернатив?) и готов осуществить в себе высшего (должного) человека. 

В то же время, в контексте современных реалий и настрое-
ний, волею объективных (человек вправе выбирать, насколько он 
согласен с этим) процессов омассовления общества произошло 
снижение требований в плане лучших человеческих качеств и были 
разбужены и актуализированы те, что казались изжитыми и даже 
до поры до времени никак не обнаруживали себя. Однако в обще-
стве современных дезориентированных и потерянных (имеется в 
виду внутренний конфликт в результате несовпадения ожидаемого 
и имеющегося, не говоря уже о скучной пестроте культурного фона 
и безнормативности как внутреннего восприятия, так и внешнего 
бытия) людей они оказались стимулированы в направлении актуа-
лизации именно худшего в их душах. Востребованными оказались 
далеко не лучшие человеческие качества, и сам человек уже начи-
нает привыкать к себе как к человеку-функции в достаточно узко 
определенном контексте функционирования. Он забывает о своем 
человеческом призвании в мире и своей божественной душе, ду-
ховной природе (какие, однако, инородные и неактуальные поня-



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

31

тия…), он впадает в низшие состояния своего человеческого есте-
ства, притом что в пестроте бесконечно длящегося независимо от 
него «спектакля», которым живет общество «распыленного зре-
лища», анализ и критика которого даны Ги Дебором (Дебор, 1999, 
с. 20–60), перестает задумываться о «высших материях». Преуспе-
вание, деньги, быть на виду, иметь успех, разнообразный фастсекс 
по типу фастфуда и т.п. – убогий список сомнительных «высших 
ценностей» современного типичного человека. При этом на нашем 
ТВ интересный брюнет хорошо поставленным голосом уверяет: 
«Ты свободен». Замечательно. Но свободен – для чего? Неужели 
для реализации всего этого убогого набора (выгодно продать – вы-
годно купить… и по новой до бесконечности…)? Современный 
человек, отдающий предпочтение видимости перед реальной дей-
ствительностью, становится отнюдь не романтиком, а игроманом 
по сути и характеру, переставая уметь серьезно воспринимать да-
же собственную жизнь. 

В контексте этого довольно унылого «пейзажа» попробуем 
обратиться к термину «сверхчеловек», хорошо и давно известному 
нам из истории развития человеческой культуры, из художествен-
ных образов героев и сверхгероев в искусстве, из представлений 
древних ученых и мистиков, из построений философов разных на-
правлений и пониманий феномена человека. Что может в настоя-
щее время означать подобный термин – особую реальность, особое 
понимание пути и назначения человека, особое видение содержа-
ния и цели самого человеческого развития – или, наконец, обозна-
чать совокупность проблем, встающих перед современным чело-
вечеством, которое надеялось бы сохраниться и выжить в Космосе 
через осознание подобной проблемности и сознательного и целе-
направленного построения идеального человеческого существа, 
которое сможет пожелать и посметь осуществить извечные чело-
веческие мечты о достойной человека жизни, о победе духа и ра-
зума над смертью, об истинном бессмертии человека-творца, соз-
дающего новую реальность добра и справедливости для Космоса? 

В то же время, конечно, выбор данной темы для современного 
дискурса может показаться непонятным, неуместно-несвоевременным 
и т.п., ибо не говоря уже о наличии некоторой неоднозначной ре-
путации у самого� этого понятия и наличии неких его тенденци-
озных толкований, оно еще представляется и сомнительным по 
содержанию, и даже вызывающим: о каком сверхчеловеке можно 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

32

говорить в современном обществе, в контексте современной куль-
туры, когда общество в большинстве своем не только представляет 
собой слабо структурированную толпу анонимно-безликих, оди-
наковых массовых людей, но и подчеркивает некую свою идейную 
«флэшмобность», т.е. способность к бесцельным и бездумным ак-
циям в толпе. 

Современная жизнь при всей ее внешней заполненности по-
рождает ощущение пустоты, отсутствие перспективы реального 
движения и изменения, человек движется в замкнутом круге уто-
мительных, но практически не значимых дел и обязанностей.  
И действительно, наше время, некоторыми уже не без основания 
называемое безвременьем, в самом деле может показаться не са-
мым удачным моментом для постановки проблемы сверхчеловека 
(даже вне зависимости от способа трактовки); однако при этом 
становится уже очевидным, что это момент – уже более неотодви-
гаемый, когда становится просто необходимо говорить о человеке, 
о самом содержании, смысле и потенциале этого понятия, о смыс-
ле и перспективах самого человеческого бытия. Если, конечно, мы 
хотим сохраниться людьми в бытии мира… 

Действительно, возможно, что ныне, как это уже бывало не-
однократно в истории человечества, мы оказались перед важнейшей 
проблемой принципиального определения пути своего дальнейшего 
развития. Ведь ныне все чаще – и опять же не без основания – го-
ворят уже о постчеловеке (Самохвалова, 1999, с. 20–27), о послед-
нем человеке, о человеке трансгуманизма, даже об исчезновении 
человека (Hardison, 1990, с. 5). В полемическом контексте говорят 
о человеке – в его идентичности, в его традиционно понимаемой 
полноте – как об уходящей натуре. Во всяком случае, как о фигуре 
сомнительной (по ее бытию, возможности, даже самой надобности 
в ней), необязательной, даже в некотором смысле излишней, кото-
рая просто растекается в современном информационном контексте; 
будучи дисперсирована в окружающий «Интернет вещей», стано-
вится как бы ненужной (в своих прежних целезадающих функциях 
и познавательных возможностях) в современной умной бесчелове-
ческой среде со все более определенно оформляющимся всепрони-
зывающим среду безличным «фоновым интеллектом». Коротко 
говоря, мы наблюдаем, что прежняя идея сверхчеловека – пусть 
неоднозначно понимаемая, толкуемая и порою воплощаемая – ре-
ально трансформируется в действительно некоего массового пост-



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

33

человека. Постчеловека – потому что его покинули вера в добро, в 
принципы, в ценности, в должное, в устремленность к лучшему и 
высшему, в желание и возможность развития: все то, без чего нет 
собственно человека как такового. Который, если мы помним, неко-
гда «звучал гордо», будучи указанием на должного человека, а де-
визом его были слова известного Сани Григорьева из «Двух капита-
нов», звучащие как пароль: бороться и искать, найти и не сдаваться. 

Возвращаясь к современной реальности, к наличествующему 
в ней на настоящий момент человеку, нельзя не отметить в его на-
строениях и в самом духе современного искусства некое ощуще-
ние пустоты, отстраненности, даже обреченности, в контексте раз-
говоров о самоэволюционирующей (как бы без участия человека) 
технике, о характере современного творчества, когда человеческое 
участие в нем начинает сводиться к построению общей схемы раз-
вития сюжета, все остальное же возлагается на так называемые 
машины-доводчики; Ж. Бодрийяр, в частности, говорит, что в эпоху 
Интернета творческий труд заменяется легким делом поиска гото-
вых решений на «складе» Интернета (Бодрийяр, 2000, с. 45, 171). 
Сохранить нормальное самоощущение в полноте человеческих 
качеств может действительно только тот, кто уже истинно по-
своему есть в чем-то сверхчеловек. Ведь если не относиться ко 
всем приведенным случаям как к очередным «модным фигурам 
речи», то возникает мысль о том, что человек в подобном контексте 
умышленно «выносится за скобки» даже как некое общее смысло-
задающее «устройство», необходимое для разумной жизни мира, и 
это выглядит достаточно провокационно в плане насущной необ-
ходимости делать соответствующие выводы: определять общие 
стратегии и строить адекватные, возможно, весьма непростые так-
тики поведения. 

Поэтому соображения о неактуальности проблемы человека 
в его движении и развитии (тем более проблемы сверхчеловека как 
некоего «альтернативного» способа возможности ее решения), 
во-первых, обычно только представляются обоснованными, само 
же возможное замечание по поводу несвоевременности темы ка-
жется справедливым, во-вторых, лишь на первый взгляд. Проблема 
сверхчеловека имеет давнюю историю, а ее обсуждение – серьез-
ную философскую традицию, подкрепляемую именами известней-
ших мыслителей, целой галереей созданных искусством образов 
сверхлюдей разного типа, содержания, уровня, предназначения, 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

34

разного способа оценки и разного, порой противоположного, «зна-
ка ценности»… Всё это объясняется тем, что проблемы человека и 
сверхчеловека неразрывным образом (и вполне естественно) свя-
заны, сама же проблема человека как такового сохраняла для него 
интерес на всем протяжении существования человеческой культу-
ры и будет оставаться актуальной, пока актуален (т.е. пока суще-
ствует) сам человек – в самых разных его проявлениях и само-
ощущениях. И пока он существует – и, в частности, для того чтобы 
и продолжал существовать – в своей сложной, одновременно и 
постоянной, и постоянно уточняемой (возможно, расширяющейся) 
идентичности, – необходимо знать (следовательно, определить), в 
чем состоит эта его идентичность, позволяющая утверждать, что 
человек по-прежнему есть собственно человек, что он (пока) не 
ушел из бытия в своей человеческой особости и специфике, своей 
бытийной неповторимости, своей незаменимости и ответственно-
сти, что он не переродился (и окончательно не выродился), не 
подменен злокозненными интригами каких-либо космических 
пришельцев (разговор о которых становится актуальным в послед-
нее время в контексте обсуждения представляющейся все более 
реальной возможности космических путешествий или даже кос-
мических интервенций и межпланетных или даже и межгалактиче-
ских войн) и т.д., и т.п. 

А пока нам нередко доводится испытывать шок от некото-
рых, например, кадров военной хроники, террористических актов 
и т.п.: неужели все это делают люди, действительно люди, или это 
уже действительно существа какой-то другой природы, неведомых 
науке побочных ветвей эволюции? Ведь ныне, например, вопрос 
нередко встает даже уже не только о размерах гуманитарной ката-
строфы, но об обрушении самих исконных человеческих представле-
ний о добре и зле, о мере допустимого для нормального человека, об 
утрачиваемой опять же нормальным человеком способности чувст-
вовать «чужое» страдание, о справедливости, апеллирующей к со-
вести как сугубо, специфически, показательно человеческому ка-
честву. Известно, что совесть традиционно трактуется как глубоко 
прочувствованное и ощущаемое, интимно переживаемое осозна-
ние человеком своего единства с миром, внутреннего родства и с 
ним, и с окружающими людьми (положение, объединяющее в 
культуре философскую этику и христианство), и потому религия, 
например, считает совесть выше каких-либо идей, ибо идеи прехо-



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

35

дящи, совесть же неизменно выступает центральной осью, связы-
вающей всех людей в едином ощущении ими и общей своей связи, 
и общего смысла бытия их как родовых существ, и некой безуслов-
ной правды, которая существует или должна обнаружиться и осу-
ществиться. Однако, что странно, из сферы современной науки ока-
залась почти полностью элиминирована традиционная этическая 
проблематика, даже в вопросах, непосредственно затрагивающих 
перспективы существования человека. 

И, кроме того, совсем уходит из обсуждения проблема долж-
ного, проблема идеала. Отсутствие героя, без которого общество 
становится безликой, не имеющей духовно-человеческого измере-
ния толпой, уже начинает ощущаться в функционировании не 
имеющей и подлинной человеческой индивидуальности современ-
ной «цивилизьяны», по выражению А.Н. Павленко (Павленко, 
2008, с. 75–86), который утверждает, что сам по себе технический 
прогресс еще не означает развития человека как индивида, как 
личности, просто человек начинает привычно и бездумно опери-
ровать более широким набором более сложных приборов и меха-
низмов и сам становится (все более) «машиносообразен». Эта бес-
форменная текучесть бездумно функционирующей массы, которой 
ничто не сообщает ни смысла, ни сугубо человеческого измере-
ния – тем более не предполагает ни осмысленной цели собственно 
человеческого развития, ни специфически человеческой духовной 
наполненности жизни разноязыкой толпы «квалифицированных 
потребителей», плывущих по инерции, – как бы по определению 
не подразумевает появления исключительных личностей, будучи 
материально безлика и духовно безгеройна. 

Мир маленьких людей с маленькими интересами и мелкими 
проблемами, с мелкими ценностями и устремлениями, маленькими 
мечтами и желаниями, мелкими играми и целями все чаще стано-
вится как непосредственной реальностью, так и предметом совре-
менного искусства: так, С. Минаев весьма красноречиво называет 
свою книгу «Духless. Повесть о ненастоящем человеке» (12). По-
добная атмосфера и подобное настроение от безысходности и без-
выходности пребывания в маленьком мире передаются всем пове-
ствованием и в недавней книге В. Брагина «Поколение €700» (Брагин, 
2010) через созданный автором образ типичного представителя 
современного массового слоя, «топ-лузера» – разновидности мас-
сового человека, выступающего противоположностью «виннеру» 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

36

(победителю) и смирившегося со своим вечным, неустранимым, 
неисправимым, как бы «назначенным» ему «потолком» возможно-
стей, не находя нравственных сил на какую-либо альтернативу… 
Ощутима при этом как бы перекличка с созданным В. Пелевиным 
(Пелевин, 2007) известным романом «Generation P» (дающим об-
щемассовое среднестатистическое представление о типичных чер-
тах численно преобладающего «поколения “Пепси”»). 

В свое время в подобную же монотонную атмосферу совре-
менного ему буржуазного общества с его бездуховностью и лице-
мерной моралью, перед лицом «растекания» качественного содер-
жания человека, в неподготовленное сознание филистерского 
мещанского большинства Ф. Ницше буквально вбрасывает свою 
идею и созданный им образ сверхчеловека. Эпатируя и даже шо-
кируя обывателя непривычной резкой определенностью, полеми-
чески заостряя качества своего героя, Ницше рисует образ, сразу 
ставший как бы вызовом обществу, в котором многие были склонны 
с некоторым опасением усматривать определенные черты античе-
ловека… Однако истинный смысл его идеи сверхчеловека был 
направлен все-таки против подобного неадекватного понимания 
созданного им образа как представляющего его героя античелове-
ком. Желая создать образ человека активного и ответственного, 
Ницше в некой эпатирующей, хотя как бы и в неявной, непрямой 
форме ставил вопрос о качестве современного ему человека, о его 
способности быть и оставаться человеком в сложных обстоятель-
ствах и неблагоприятных (при всяком возможном способе толко-
вания) условиях, имея в себе и являя миру внутреннюю твердую 
духовную основу для сопротивления и действия. Герой Ницше 
представлен несколько тенденциозным способом отчасти еще и 
потому, что именно в сравнении с его сгущенными, гипертрофиро-
ванными характеристиками публике будет легче прийти к адек-
ватному пониманию истинной сути и смысла как реально сущего, 
так и реально должного. 

Наименованием для такого сущностного облика, подни-
мающегося над прежним людским складом человечества, высту-
пает термин «сверхчеловек». Следует сразу подчеркнуть, что под 
таковым Ницше разумеет не какую-то отдельную человеческую 
особь, в которой способности и намерения всем известного обыч-
ного человека гигантски умножены и возвышены. Слово «сверх-
человек» есть наименование сущности человечества, которое, бу-



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

37

дучи человечеством нового времени, начинает входить в заверше-
ние сущности его эпохи. Только лишь сохранение жизни в неиз-
менном качестве в инерционной перспективе означает тенденцию 
к деградации. Действительная же цель жизни – в возрастании 
(возможностей, проявлений…), в усилении (качеств, проявляющих 
глубину природы и реализацию «замысла о человеке»). Живой и 
живущий хочет усиления, возрастания, возвышения жизни. Ибо это 
есть естественное качество здорового живого – не одно лишь со-
хранение, но развитие, усиление, возрастание… 

В существующей ситуации, когда разговор о человеке, его 
содержании, его возможности (и необходимости) выступить в 
качестве творческого сверхчеловека становится неизбежен, хоте-
лось бы обратить внимание на особое, хотя порой весьма неявно 
(или сложно опосредованно) выступающее, этическое измерение  
содержания сложной проблемы сверхчеловека. В частности, на 
существенное различие между понятием «сверхчеловек», ницшев-
ским образом сверхчеловека или фрейдистским термином «сверх-Я». 
Если ницшевский образ полемически, даже вызывающе заострен1 
в некоторых своих проявлениях (хотя это не столько аморальность, 
как считают некоторые, сколько порой специфически экзальтиро-
ванный имморализм), то понятие «сверх-Я», во-первых, авторитар-
но и самоцентрировано, во-вторых, несмотря на ожидаемое содер-
жание, этот термин во всей внутренней природе человека главным 
образом учитывает отнюдь не сверх-, но как раз до-, т.е. бессозна-
тельные и предсознательные побуждения и обусловленности.  
В целом все такие и подобные им аспекты создают определенные 
трудности для адекватного понимания и современного человека, и 
человека выступающего (готового или даже до�лжного высту-
пить) ему антиподом, который заявляется как сверхчеловек2. 

Определенную трудность в трактовке проблемы сверхчело-
века представляет также то, что в самом значении этого понятия, 
кроме необходимо конститутивных этических коннотаций, при-

                                          
1 Философия Ницше неизменно облачена в боевые доспехи, демонстрируя 

подчас экстатическую стремительность и натиск. Его позиция выступает своего рода 
антитезой взвешенной позиции весьма уважаемого им Гёте, который как бы увещева-
ет: «Но ввысь не надо / Без меры влечься! / Смотри, не падай, / Не изувечься…». 

2 Более подробный анализ этой проблемы, понятия сверхчеловека и его 
освещения в литературе см.: (Самохвалова, 2015). 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

38

сутствует и ощутимая смысло-понятийная двойственность, и по-
тому необходимо указать, когда эти два значения уравновешиваются, 
а когда разводятся, ибо начинают обозначать разные направления 
движения мысли (а возможно, и связанные с этим направления 
предметной активности). Так, в первом случае понятие «сверх» 
означает высшую степень присутствия какого-либо качества, на-
пример: сверхточный (предельно точный), сверхпрочный (макси-
мально прочный) и т.п. – внутри тех рамок, которые определяют 
идентичность объекта, его принадлежность к классу аналогичных 
объектов. Во втором случае понятие «сверх» означает как бы пре-
одоление самого этого качества через превосхождение его в уст-
ремленности к иному, более высокому одновекторному качеству, 
уровню или состоянию; в этом случае качество выходит за рамки, 
за пределы идентифицирующего его определения, занимая место 
«над»; например, сверхурочная работа (за пределами отведенного 
времени), сверхрешение, т.е. нахождение решения, выходящего за 
рамки возможно предполагаемых вариантов. Так, можно подни-
маться над собой; над какими-то людьми; над обстоятельствами; 
над внешней природой; над своей собственной природой. Иными 
словами, существует некое методологическое различение между 
процессами изменения и преобразования; так, при изменении – в 
любой его степени – объект остается тождественным сам себе, т.е. 
хотя и измененным, но тем же самым, тогда как при преобразовании 
объект становится другим, иным в целом, способным к отрицанию 
своего прежнего не только состояния, но и даже самого бытия. 

Поэтому проблема во многих отношениях оказывается дос-
таточно сложной, ибо предполагает необходимое приобретение 
человеком и многих качеств, которые в определенной степени из-
меняют его прежний статус, но одновременно важно, чтобы чае-
мый многими поколениями мыслителей-мечтателей, романтиков и 
максималистов высший человек, сверхчеловек1 не оказался при 
этом неким вышедшим за пределы всего человеческого созданием 
(а может быть, даже уже и своего рода монстром, узурпатором, 
терминатором и т.п., ведь не случайно такие создания все чаще 

                                          
1 Можно сказать, что при всем различии представленных – и содержательно, 

и художественно – образов героев и «Мцыри» М.Ю. Лермонтова, и «Казнь Сте-
пана Разина» Евг. Евтушенко, и «Заповедь» Р. Киплинга – это в определенном 
смысле песни о сверхчеловеке. 



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

39

фигурируют и в современных произведениях искусства и тем более 
в судебной хронике). Иными словами, изменившись, сверхчеловек 
должен оставаться человеком в своем максимально возможном, 
усовершенствованном и как бы облагороженном человеческом 
качестве. Более того, человек и тем самым человечество, по мне-
нию А.Г. Маслоу, необходимо должны становиться лучше, иначе 
они окажутся стерты с лица земли или будут жить под постоянной 
угрозой исчезновения (Маслоу, 1997, с. 32). 

В связи со всем этим, в частности, представляется актуальным 
и установочно важным разговор об аутентичной природе человека 
и о конститутивных ее составляющих, о возможности определить 
меру присутствия того или иного качества в его норме и в случаях 
ее превосхождения, о нравственно-этической оценке характера и 
цели подобного превосхождения. При этом становится все более 
актуальным способ самого понимания характера необходимого 
«превосхождения»: сверхчеловек возникает, когда человек возвы-
шается до него, преодолевая в себе все человеческие недостатки и 
ограничения; или же когда он начинает презирать в себе все челове-
ческое вообще как слабость и ограниченность, пытаясь освободиться 
от всех привязок к человеческому как природному (т.е. тем самым 
как бы косно-пассивному и заземленному), когда естественному 
предпочитает искусственное (считая, как герой известного романа 
Е. Замятина «Мы», идеалом «машиноравность», т.е. объективность, 
предсказуемость, надежность, отсутствие чувств и фантазий). Или 
же все-таки – когда, отвергая искусственное, он культивирует и 
«гиперболизирует» положительное естественное, видя в его усиле-
нии и развитии единственный адекватный источник реализации 
возможного человеческого потенциала. До каких пределов человек 
может «дополняться» искусственным, чтобы остаться творчески 
живым и саморазвивающимся? 

Представляется, что все такие варианты – с их достоинствами 
и недостатками – следовало бы осмыслить для продолжения разго-
вора о возможном развитии (вопроса о наличии или даже, может 
быть, необходимости границ для него) потенциала человека, о ха-
рактере и способе этого развития, о расширении человеческих 
возможностей в мире – о собственно человеческих возможностях, 
а не своеобразных их «заменителях» или искусственных усилителях. 
Ведь если вернуть слову «сверхчеловек» его настоящий смысл, а 
не его идеологизированные (порой и отчетливо демонизирован-



 
В.И. Самохвалова 

 

 

40

ные) тем или иным историческим опытом и соответствующими 
интенциями употребления варианты значения, то смысл програм-
мы сверхчеловека вполне можно понимать как вектор утвержде-
ния перспективы развития человека против тенденции его переро-
ждения в процессе инерционного «расслабления», если, принимая 
парадигму истолкования мира как неизбежно, удобно и естествен-
но саморазвивающегося в направлении к упорядочению и гармо-
нии, включать в нее и человека как своего рода объект. 

Однако не все, что удобно и естественно для мира, является та-
ковым же и для человека; иначе проблематичным и даже сомнитель-
ным и оказалось бы, и выглядело бы само возникновение человеческой 
культуры, человеческого творчества, являющегося «самовольным» 
проявлением человека, захотевшего через «непослушание» проти-
вопоставить существующему окружающему миру – мир, созданный 
(или переделанный) творческим воображением человека, собст-
венной его волей и деятельностью. Творчество – как идентифици-
рующий человека вид деятельности, особый (своего рода антропо-
генный, человекотворческий) процесс, и создавшая его особая 
способность, и характеризующее его особое качество – определяет 
то, что человек находится (может находиться) в процессе постоян-
ного и непрерывного самоизменения. Творя свой мир, он творит и 
нового себя – в динамическом процессе творческого самостанов-
ления, когда бытие и становление идут параллельно, взаимообу-
словливая друг друга в своем развитии. В самом деле, человек – в 
отличие от остальных живых существ – способен к творчеству себя, 
к самопостроению, самосозиданию, самовоспитанию, саморазви-
тию и т.д. Человек, «достигший» представления о сверхчеловеке, 
задумывается о таком образе своей жизни, когда он может наибо-
лее полно и гармонично воплотить свою человеческую природу в 
ее самобытно-творческом проявлении, реализованном в настоящем 
и устремленном в будущее. Человек принципиально выступает как 
субъект в отношениях с миром. 

Ведь если самоорганизация в природе – это своеобразное 
творческое движение само�й вечной природы в сторону эконом-
ности выражения и целесообразности формообразования, то чело-
век – на своем сознательном уровне – не может лишь пассивно 
вписаться в естественно движущийся и даже вполне рационально 
объяснимый природный процесс. Человек как не только предста-
витель рода, но как индивид, осознающий себя и способный к во-



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

41

леизъявлению, осуществляет собственную сознательную творче-
скую стратегию – не полагаясь на пассивную эволюцию, но актив-
но участвуя в процессе своего самоосуществления, реализации в 
себе высшего человека. Программа сверхчеловека – это утвержде-
ние стратегии развития собственно человека против тенденции к 
его возможному исчезновению из бытия, растворению в пассивной 
биомассе или же в непредсказуемом по последствиям том или 
ином гибриде с теми или иными видами и формами неживого. 
Иными словами, когда мы ставим проблему, мы обычно обознача-
ем пространство и уточняем смысл обсуждаемого, предполагая неко-
торую его безусловность и помещая его в контекст объективного 
разворачивания его бытия. Сверхчеловек понимается нами в разви-
вающемся пространстве родового понятия «человек», но, будучи 
целеполагаем и формируем в своем бытии как индивида, он извле-
кает (выбирает) из своих внутренних глубин и из внешнего беско-
нечного континуума возможностей все, что представляется ему 
необходимым для осуществления, оформления и выражения своей 
мыслимой им сверхчеловеческой сущности. Р. Генон, например, 
развивающий понятие об «универсальном человеке», природа ко-
торого необходимо причастна Небу и Земле, различает «человека 
истинного» и «человека обыкновенного» (т.е. лишь как бы воз-
можного). Сверхчеловек в его подходе предстает как достижение 
полноты проявления собственно человеческой природы и челове-
ческого состояния, следовательно, предполагает возможность инте-
гральной реализации его человечности (Генон, 2004, с. 172). 

В то же время обычный, распространенный в современном 
социуме массовый человек, в котором, как уже говорилось выше, 
процесс массовизации, «преодолев» количественную фазу, пере-
шел в определяющую его качественную, взятую в ее бытовом вы-
ражении (так что многие современные авторы – как представители 
масскультовского направления, так и постмодернисты – предпочи-
тают говорить не просто о массе, но уже именно о толпе как скоп-
лении атомизированных индивидов), вряд ли способен будет про-
извести из себя сверхчеловека. Проблематично говорить не только 
о возможности гармонического развития такого человека (дости-
жении полноты состояния) и возможности гармонического его 
единства с другими людьми и миром (достижении полноты бы-
тия), но и о его способности, что называется, «держать позитивное 
усилие» в противостоянии искаженным представлениям о возрас-



 
В.И. Самохвалова 

 

 

42

тании свободы современного человека, для которого оказывается 
возможен отказ от культурных норм и установлений, когда пред-
ставляются равнозначными любые взгляды и убеждения, что 
странным образом истолковывается как возрастание свободы. 
Правда, Ю.М. Лотман в свое время определил эту тенденцию – 
когда свобода понимается как полное освобождение от всех выра-
ботанных человечеством ограничений, в том числе и от взыскую-
щего человеческого разума, – словом «хамство» (Лотман, 2003, 
с. 475). А уже упоминавшийся А.Г. Маслоу считал утрату системы 
ценностей самой тяжелой болезнью нашего времени (Маслоу, 
2002, с. 246). Эту реальность «возрастания свободы» современного 
человека Ж. Бодрийар назвал уродливым разбуханием «наростов», 
убивающих культурные представления и убеждения (Бодрийяр, 
2007, с. 266–267). О беспорядочной груде «неудобоваримых кам-
ней знания», которые человек вынужден таскать за собой, но кото-
рые не идут ему на пользу, ибо рождают не духовность, а хаос, 
говорит и Ф. Ницше, утверждающий, что современный человек 
страдает серьезным ослаблением («выветриванием») личности 
(Ницше, 1990, с. 180, 186–187). Таким образом, понимание, спо-
собность к самоопределению и выбору «содержания себя» форми-
руют и будущий путь человека, и характер возможной цели его 
движения. В этом смысле понятие «недочеловек» выступает, по 
мнению Маслоу, синонимом понятия «невроз» (Маслоу, 1997, 
с. 32, 313, 350); в самом деле, характерные для современного пост- 
модернизма понятия «децентрация», «деидентификация», когда 
человек не может обеспечить целостного и адекватного восприятия 
себя, выражают совпадение понятий неадекватности (неполноты 
сознательности) и «недочеловеческости». Поэтому современные 
философы разных направлений и с разных позиций говорят о при-
сутствующем в современности «фрагментарном человеке». 

Таким образом, разговор о сверхчеловеке – это размышле-
ние о действительном статусе и адекватном понимании человека, 
каким он не только может, но – должен быть по своей истинной 
природе, своему месту в мире и своим перспективным возможно-
стям. Иными словами, это разговор о возможности и необходимо-
сти разворачивания мыслимого «содержания» человека, о его 
действительном месте в мире и возможном месте в Космосе, о 
возможностях его дальнейшего развития, ибо человек не был бы и 
человеком, если бы в своем развитии останавливался на достигну-



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

43

том уровне и не думал о будущем… Ведь человек – «существо, 
которое не только есть, но и знает, что оно есть» (Бодрийяр, Яс-
перс, 2007, с. 12), и имеет для этого основания и подтверждения.  
В определенном смысле это несколько идеализированное – и идеали-
зирующее (в оценочном, а не в инструментально-методологическом 
смысле) – представление о человеке. И актуальнейший разговор о 
том, как идентифицировать человека в мире неких антропоидных 
созданий и антропоподобных машин1, которые становятся все бо-
лее многофункциональными и полиманипулятивными, и порою 
человек – ради сомнительных выгод, преходящих удобств, часто 
просто из-за непонимания всех возможных (и на всевозможных 
уровнях) последствий – уже готов и потесниться, и даже уступить 
им свое человеческое «перворо�дство»… Как отметил еще 
Ф. Ницше в свое время: «Самый общий признак современной эпо-
хи: невероятная убыль достоинства человека в его собственных 
глазах» (Ницше, 2005, с. 37). В то же время любое унижение чело-
веческого достоинства и человеческой природы запоминается на-
шим бессознательным и отрицательно влияет на самооценку, сле-
довательно, в результате и на отношения человека с обществом. И 
несмотря на внешнее развитие новых социоцивилизационных 
стратегий, на повышение технической оснащенности бытия, на 
многообразие форм осуществления современной жизни и рост 
возможностей человека он чувствует себя все менее уверенно, у 
него все больше сомнений и вопросов… Человек – в большинстве 
своем – как бы уменьшается в собственных глазах в сравнении с 
миром, который предстает все более – по мере научного его изу-
чения – бездонным, бескрайним и непознаваемым, непредсказуе-
мым… Однако в конечном счете то, каким будет для человека мир, 
зависит от того, каким будет (станет) сам человек; так, если у че-
ловека не будет ничего святого, не станет и самого мира как мира 
человеческого – в полноте этого смысла. 

                                          
1 Вспомним хотя бы последние произведения современного интересного 

автора В. Пелевина: (Пелевин 2012; Пелевин, 2013; Пелевин, 2014). Второму из 
них предпослан довольно сомнительный эпиграф: Сверхчеловек – это звучит 
супергордо! Во-первых, это все-таки в некотором смысле заимствование «фор-
мы» у М. Горького (хотя, конечно, «творчески развитое»), во-вторых, произве-
денное удвоение понятия еще не объясняет возрастания его значения, тем более 
понимания. 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

44

И потому представляется важным (все более важным), что-
бы человек в толпе одинаковых, зачастую плохо образованных (и 
нередко плохо воспитанных, ибо в самом общем случае формирует 
их современная безвкусная реклама) современных людей, которые 
могут скоро разучиться самостоятельно думать, которые стали не-
критически доверчивы и легко манипулируемы, которые больше 
доверяют калькулятору и соцопросам, чем самим себе, – иногда 
задумывался об этих действительных своих возможностях1 дейст-
вительной своей, аутентичной человеческой природы, чтобы на-
чал понимать, что эти его возможности недоступны любой сколь 
угодно умной машине, и потому заменить его, человека, практически 
нельзя. Потому что он – живой человек, способный к многоуров-
невому поступательному, осознаваемому и самопрограммируемо-
му развитию, он обладает человеческой свободой, т.е. способен к 
нейтрализации принуждений природы и общества, к человеческо-
му сопротивлению тупой инерции, инволюции в себе, варварству в 
обществе, что он может (и должен) работать против деградации, 
изживать в себе негатив и тенденции к нравственному, интеллек-
туальному, духовному распаду. Потому он порой смутно ощущает 
в себе присутствие как будто другого, высшего, героического или 
просто иного, неведомого начала, понимая, что «человеку человек 
есть звук миров» и т.п. Человек действительно в особых состояниях, 
в моменты вдохновения ощущает в себе присутствие целой неиз-
веданной вселенной, в эти минуты он пишет бессмертные стихи, 
открывает законы, которые в своей полноте оказываются поняты 
лишь через столетия, сочиняет поистине божественную музыку… 
И это часто становится причиной его стремления к новому, дает 
импульс к особой его деятельности по поиску, открытию и выра-
щиванию в себе сверхчеловека – полноценного в своей человече-
ской природе и ее проявлениях, способного к преодолению уже 
достигнутого и достижению новых горизонтов истинно человече-
ского бытия. 

В наше время общим местом стала констатация того факта, 
что сама повседневность современного массового общества, в изо-
билии породив массовых людей, произвела новую качественную 

                                          
1 Чтобы не оказалось, как говорится в одном из ранних стихотворений  

Евг. Евтушенко: «Наделили меня богатством – / не сказали, что делать с 
ним…». 



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

45

разновидность населения, когда человек рассматривается и даже 
становится не более чем опредмеченной «функцией» действия со-
ответствующих общественных структур. Этот обычный, массовый, 
среднестатистический человек (называемый «маленьким» челове-
ком – описываемый как «серенький», «в сером», «на сером фо-
не…», обезличенный, с «непроросшим» лицом и вообще «духless» 
(Минаев, 2008)), возникший в качестве «издержек» демократиза-
ции жизни, демократизма массовой культуры, нередко приводя-
щей к снижению культурных критериев, оказался, в свою очередь, 
весьма удобной для манипуляций фигурой в современной большой 
игре глобализационных элит, и потому этот человек массы, без лица 
и инициативы, без духа и без устремлений, внушаемый и управ-
ляемый, все более «набирает вес» (возрастая количественно) и все 
чаще используется этими новыми элитами – как своего рода функ-
циональный ресурс – в своих целях. 

Следует напомнить, что традиционная русская культура 
всегда была полна сочувствия к маленькому человеку, однако сама 
по себе она отнюдь не была собственно массовой культурой со 
всеми характерными особенностями современного ее варианта, 
т.е. «масскультом», а кроме того маленький человек как герой этой 
большой литературы часто на самом деле оказывался человеком 
далеко не серым и обычным. Но подобное положение изменилось 
с массовизацией и общества, и его культуры, с существенным из-
менением самой психологии массовости, с дрейфом массы к побе-
дительному мещанству. Современный массовый человек доволен 
тем, что он «как все»… Массовое общество как бы зафиксировало 
положение, когда «человек будущий» и «человек потребный» ра-
зошлись между собой в значении, в оценке, в «пути следования»  
и «назначении». Однако масскульт не только выполняет некую 
охранительно-утешительную функцию, позволяющую маленькому 
человеку относительно комфортно жить и быть довольным собой, 
но и сужает его человеческий мир, лишает человека духовного из-
мерения в восприятии жизни и аутентичных ориентиров в пони-
мании своей человеческой сущности. Так, А.А. Зиновьев писал, 
что массовая культура всеми своими средствами создает впечатле-
ние, «будто “маленькие” люди ведут интересную и социально на-
сыщенную жизнь. В реальности же их жизнь есть мещанская скука 
и столь же унылая работа по обеспечению этой скуки» (Зиновьев, 
2000, с. 589). Главная беда в том, что массовый человек часто ос-



 
В.И. Самохвалова 

 

 

46

тается только потребителем и бывает творчески бесплоден, что 
закрепляет эту его общую нетворческую бездумную позицию и 
делает излишней саму проблему движения человека к развитию 
своей природы и реализации своей человеческой сущности. Мас-
совый человек отнюдь не безобиден: своим ростом и движением 
он прокладывает путь в тупик возможного развития человечества. 

Обычный маленький человек оказывается вполне приспо-
соблен к современной «поточной» жизни и не заинтересован в вы-
ходе за пределы своей посредственности. Его героем становится 
некий условный супермен, снижающий общую планку понимания 
человека, что опирается на скрытую нигилистическую мысль от-
носительно действительной природы и сущности человека. Однако 
для жизни человека необходим настоящий герой, который спосо-
бен оценить целый пласт человеческой жизни. Герой, а в общей 
перспективе развития сверхчеловек, – есть необходимость для че-
ловека в его понимании и оценке истинного масштаба человече-
ского бытия, масштаба человеческого потенциала, позволяющего 
развернуть богатство человеческой личности и человеческого духа. 
Таким образом, человек как таковой не может (не должен) предать 
забвению свою перспективную цель – превзойти себя и в опреде-
ленном смысле стать сверхчеловеком, перешагивающим свои уже 
имеющиеся у него наличные способности и достигающим нового 
своего состояния в напряжении всех своих возможных человече-
ских сил и свободных творческих проявлений их. 

Однако что дальше – после предполагаемого достижения 
уровня (статуса) сверхчеловека? У сверхчеловека (в ницшевском 
«Заратустре», например) возникает своя цель – превзойти себя уже 
как сверхчеловека в ином смысле и качестве. И так он опять и 
опять, вновь и вновь будет превосходить себя, уже ранее не однаж-
ды себя превзошедшего; но не угрожает ли ему (пусть в относи-
тельно далеком будущем) зацикливание, чреватое возможным 
«вечным возвращением», распространяющимся и на этот уровень? 
Или интеллект, воля, творчество, составляющие идентичность че-
ловека, будут наконец развиты до максимума (но остается ли та-
кой максимум постоянной величиной? Или его выражение будет 
передвигаться, расти вместе с человеком? Или этот процесс имеет 
естественные ограничения?), что позволит такому человеку дер-
жать позитивное усилие в полноте сознания своего человеческого 
долга – долга разума, осознавшего свою космическую ответствен-



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

47

ность. Иначе говоря, сверхчеловек не должен переставать быть 
человеком или, в случае необходимости, должен будет заново нау-
читься быть человеком. И действительный сверхчеловек – это 
тот, кто поставит над своими правами осознанные обязанности:  
«Я могу, я должен, я сделаю». 

Действительный сверхчеловек сверхнапряжением своей во-
ли станет реализовывать то, что заложено в его человеческую 
сущность не только природой, но и Богом1, Высшим началом, не-
ким высшим творящим принципом и т.д. И человеку не стоит за-
бывать, что творение мира не закончено – природой ли, Богом; 
творение продолжается – человеком. В человеке есть все. И он во-
лен выбирать. Но и отвечать за свой выбор. Ведь общество в оп-
ределенном отношении формирует потребного себе человека; и, к 
сожалению, не на всех этапах и не всякому обществу оказывается 
потребен действительно человек (это может быть как гармонично и 
всесторонне развитый, воспитываемый объективно для будущего 
человек, ответственный, творческий, пассионарный; но, с другой 
стороны, это может быть и пассивный приспособленец; профессио-
нальный потребитель; инфантильный вечно «посторонний» и т.д.). 

Человек обладает набором как негативных, так и позитив-
ных исходно-первоначальных образов, и, говоря о человеке как 
человеке вообще, мы не можем забывать, что в историческом вре-
мени он реально может быть реализован с преобладанием тех или 
иных обусловленных временем свойств и характеристик. Но чело-
век вполне может реализовать «доступную ему функцию» – ос-
мыслить ситуацию и сделать осознанный и достойный, одобрен-
ный его нравственным чувством выбор. И человек ощущает, и 
понимает, и реализует осознаваемый им выбор как некое долго-
срочное ценностное самоосуществление. При этом его цель не 
должна приходить в конфликт ни с разумом, ни с совестью, ни с 
чувством справедливости, ни с чувством достоинства. Недолжное, 
несправедливое, безобразное и т.п. – в умозрительной перспективе 
«стратегически» нецелесообразны, они неоправданны в некой ду-
ховной логике, в духовном знании. 

Известно, что истина, добро, справедливость добываются 
самим человеком, когда он четко осознает, чего он хочет и как он 
должен это желаемое осуществить. Чтобы он смог это осущест-
                                          

1 Как сказал Б. Шоу, Бог создается сейчас. И потому вечен.  



 
В.И. Самохвалова 

 

 

48

вить, он должен – и это принципиально – действительно этого по-
желать. Воля к должному у сознательного человека направляется 
достойной целью, а не преходящим побуждением, будучи осоз-
нанным устремлением, она становится его волей к действию. Воля, 
наличие которой определяет возможность, а содержание – направ-
ление осуществления, может пониматься различным образом. Она 
не только выступает как чисто человеческое и определяющее 
(идентифицирующее) человека (в отличие от всех остальных жи-
вых существ) качество (о чем, в частности, пишет Ницше, развивая 
свое понимание самой жизни), как общий модус души сознатель-
ного человека, но порою и как способность навязать другим свои 
взгляды, даже свою программу; воля считается качеством, которое 
позволяет человеку и реализовать свои сверхчеловеческие воз-
можности, и стать, например, вождем и т.п. 

Таким образом, это само по себе сложное, неоднозначное  
и неоднозначно толкуемое понятие воли может присутствовать в 
самых разных контекстах, иметь самые разные смысловые оттенки. 
Так, кроме созидательного содержания понятие воли имеет и иные 
смысловые значения – способность обеспечения власти, например. 
В связи с этим существуют разнообразные теории происхождения 
так называемого великого человека, вождя, в соответствии с кото-
рыми способность к лидерству есть врожденное качество и великими 
не столько становятся, сколько рождаются. Лидер умеет использо-
вать опыт и наработки других людей, обобщить и развить их. 

Однако лидер, вождь и сверхчеловек – разные понятия. 
Сверхчеловек, например, может жить в скромности и уединении, 
властитель же, в свою очередь, оказаться мелким и заурядным че-
ловеком, вознесенным наверх лишь прихотью судьбы; подобные 
вожди могут быть тщеславными, эгоистичными, пребывать не в 
поиске истины, а в постоянном процессе самолюбования. В то же 
время аутентичный сверхчеловек становится вождем, прежде всего, 
самого себя; он адекватен миру, его воля становится творческим 
центром его личности, а ведущим качеством является чувство от-
ветственности и готовность нести эту ответственность – и за свои 
действия, и за их последствия, а также за тех, кто поверил ему. Ау-
тентичный сверхчеловек (т.е. настоящий человек, каким он должен 
быть по высшему человеческому счету) – совсем не тот, кто спо-
собен переступить через честь, правду, достоинство, что является 
характеристикой так называемого сверхчеловека, как он понима-



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

49

ется в упрощенной модели «количественного превышения качества» 
без учета «знака качества» и его вектора, когда лишь чисто коли-
чественное превышение качества переводит сам «объект» в иную, 
и порою прямо противоположную категорию1. Современный бес-
ценностный контекст, разрушающий в том числе и волевые харак-
теристики человека, делающий его внушаемым и управляемым, 
как бы неявно – ибо медленно и незаметно, – но неизбежно приво-
дит к стиранию тонких ценностно-нравственных различений и в 
смыслах, и в практиках. 

Человек характеризуется тем, что организует свою жизнь, свое 
существование при помощи особой способности целеполагания. 
Сверхчеловек же будет оправдывать свое существование способ-
ностью к высочайшему целеполаганию: истинная цель сверхче-
ловека есть Человек – истинный, высший Человек в полноте его 
бытия, полноте своего осуществления, способный и творчески 
создать свой сверхидеал, и последовательно, героически и самоот-
верженно идти к его достижению. И этот Новый Человек будет 
поистине прекрасен – в совершенстве своих все более полно по-
нимаемых, раскрывающихся и реализующихся истинно человече-
ских начал и качеств. Таким образом, с помощью образа сверхче-
ловека можно напомнить человеку о высшем его происхождении и 
назначении – о его сверхчеловеческой миссии, отвергнув при этом 
обусловленные неким достаточно распространенным предрассуд-
ком толкования о возможной опасности формирования вследствие 
этого некой особой – высшей – породы или расы людей. Действи-
тельному сверхчеловеку нет нужды в демонстрации своей власти 
или своей исключительности, ибо в нем изжиты (по определению) 
предрассудки предыдущих уровней развития, иначе он и не был 
бы (не стал) сверхчеловеком. 

Что касается обычного современного (далеко не совершен-
ного пока…) человека, то существует, например, объективный ре-
сурс для дальнейшего его развития, в частности раскрытие и ис-
пользование не до конца пока исследованных и понятых самим 
человеком возможностей его мозга, который порой сравнивают со 
своеобразным «бортовым компьютером». В то же время, в отличие 

                                          
1 Например, безнравственно-механическое и тенденциозное использова-

ние понятия «сверхчеловек» (наряду с понятиями «недочеловек» и т.п.) сугубо 
фашистскими режимами и учениями. 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

50

от него, человеческий мозг, если и запрограммирован, то настоль-
ко сложной, надежной и рассчитанной на перспективу полифунк-
циональной программой, что, по словам известного нейрофизио-
лога, исследователя мозговой деятельности Н.П. Бехтеревой, наш 
мозг, если будет использован весь его сложный аппарат, способен 
преподнести нам еще множество разнообразнейших сюрпризов 
(Бехтерева, 2007, с. 185, 366). В самом деле, в мозгу сконцентри-
рован общий опыт человека как рода в его целостности, и только 
полная расшифровка его поможет достоверно установить, что та-
кое человек, кто он есть, с каких исходных позиций он отправился 
в путь и каким может стать. Важно, чтобы человек эту записанную 
в его мозге память о содержании всех пройденных им этапов раз-
вития использовал для познания себя, а не для управления себе 
подобными – со всеми неоднозначными последствиями этого; для 
возможно более полного и всестороннего развития своей специфи-
ческой человеческой природы без ущемления витальной ее стороны, 
ибо насилие над природой (в том числе своей) становится, в сущно-
сти, насилием над человеком и как бы принимаемой, оправдываемой 
возможностью распространения насилия на других людей. Это зна-
ние имеет непосредственное отношение не только к пониманию ре-
ального объема возможностей человека и наличию способности его 
реализовать эти возможности, но и к планам построения общества, к 
самому определению лица и духа этого общества. 

Программа сверхчеловека для современного общества – это 
отрицание вектора на возможность самоуничтожения, на воз-
можность «обратного» растворения в фоновом пейзаже прекрасного 
мира – но уже без человека. Поэтому обсуждение проблемы 
сверхчеловека – это размышление по поводу сложных поисков 
путей к человеческому совершенству, это рассмотрение сущест-
вующих (и развиваемых) пониманий и практик возможных спосо-
бов самосовершенствования человека, опирающегося на высокую 
планку морально-нравственных и духовных требований к себе как 
человеку. Это невозможность принять некую гипотетическую пер-
спективу постепенно-попятного инволюционного движения чело-
века, как бы перечеркивающего достижения многовековой эволюции. 
В то же время нельзя забывать, что кроме использования челове-
ком естественных способов развития и совершенствования в при-
менении к естественному же человеку существует и своеобразная 
практика создания искусственного комбинированного человека с 



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

51

измененными заданными качествами, и эта своеобразная практика, 
известная с давних времен (в религиозно-эзотерических, напри-
мер, учениях), в наше время «обогащена» возможностями науки и 
применением разнообразных технических средств. И это также 
требует своего рассмотрения и оценки. И в целом адекватность 
способа постановки подобного вопроса подразумевает обсуждение 
его в поле философии ответственности и самоответственности че-
ловека в становящемся способе обмена между человеком и миром 
(в его естественных и искусственных, в том числе создаваемых тех-
никой и при помощи техники, проявлениях). 

Иначе говоря, программа сверхчеловека – это программа по-
становки сверхзадач, открывающих сверхвозможности и реали-
зуемых человеком, который в достаточной мере полно и глубоко 
сможет освоить и адекватно оценить открывающиеся горизонты. 
Быть человеком в полноте своего самоосуществления, направлен-
ного к раскрытию богатства своего сознания, раскрывающего пол-
ноту бытия в мире, где реализуются все возможности истинной 
человеческой природы, – это единственный реальный, действи-
тельный путь к осуществлению мечты о сверхчеловеке. Однако 
это отнюдь не автоматически идущий и само собой разумеющийся 
процесс; как уже говорилось, реализация его требует воли, пози-
ции, усилий, способности. Сверхчеловеком становится тот, кто 
преодолел сомнения и заблуждения, кто осознал свою волю как 
движущую силу необходимости реализации будущего в своих 
действиях и, реализуя ее, избавляется от слабости и неопределен-
ности, ибо сознает всю меру ответственности перед миром. 

Многообразие различных конкретных путей, ведущих к 
сверхчеловеку, и сама настойчивость поисков в этом направлении 
свидетельствуют о том, что причина их лежит достаточно глубоко: 
в неясном ощущении человеком неизвестных ему начал и глубин 
собственной природы, тайны самого его возникновения (появле-
ния) на Земле. Многие эзотерические учения рассматривают чело-
века как по преимуществу переходную форму, «постоянную только 
в своих противоречиях и непостоянстве» (Успенский, 1993, с. 132), 
вынужденную непрестанно и пристрастно пересматривать в себе 
человеческое ради достижения сверхчеловеческого. И сама идея 
сверхчеловеческого, позволяющая увидеть все в совершенно ином 
свете, позволяет понять многое в человеке именно исходя из дру-
гих масштабов и других контекстов понимания. Человек ощущает 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

52

свою актуальную неполноту, свое несовершенство, свою нереали-
зованность; в своих религиях создает образы богов, выступающих 
идеальным воплощением его представлений о должной полноте. 
Действительно, откуда это смятение духа? Ради чего свершается 
сам трудный путь? Чего ищет человек помимо того, что уже спол-
на дано ему всеведущим Богом? Ответы на подобные вопросы спо-
собны прояснить и предназначение самого человека, и смысл че-
ловеческой жизни, если будет известна и понятна ее высшая цель. 
Однако и в вопросе определения цели существуют расхождения. 

Так, например, конечной целью может быть признаваем но-
вый человек будущего, гармонично развитый физически, духовно 
и нравственно; это человек, движимый высшими мотивациями 
(метамотивациями, по А.Г. Маслоу (Маслоу, 1997, с. 313–350)) и 
стремящийся к реализации высших потребностей (метапотребно-
стей – таких как знание, творчество, истина, красота). В то же время 
эта социокультурно и гуманистически привлекательная модель 
тем не менее означает предъявление повышенных требований 
прежде всего к самому обществу, ибо именно общество в конеч-
ном счете может и должно создавать эти способствующие разви-
тию человека условия. Но современное общество, как уже говори-
лось, в действительности создает такой контекст и такие условия, 
в которых подобные качества оказываются не востребованы и не 
находят применения, что никак не может способствовать появле-
нию большого числа людей, обладающих (и желающих обладать) 
такими качествами. Кроме того, у гуманистической (идеализи-
рующей) модели есть и другие недостатки. 

Гуманисты, говорящие о вечной и неизменной человеческой 
природе, трактуют сверхчеловека как идеал человека вечного, ка-
ков он есть, был и будет, но просто как бы «очищенного» от не-
достатков неравномерного развития разных его сторон и «хорошо 
исполненного». По сути, содержанием гуманизма, при всех его 
благих намерениях, в его логическом развитии вполне может ока-
заться близорукое сведе�ние самого мира к мерке человека в неко-
ем их взаимно застывшем идеализированном виде. В этом случае 
возникает ситуация, в которой, как пишет французский философ-
традиционалист Р. Генон, речь идет о том, «чтобы все свести к 
чисто человеческим меркам, абстрагироваться от всякого принци-
па высшего порядка и, говоря символически, отвратиться от неба 
под предлогом завоевания земли…» (Генон, 2004, с. 172). 



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

53

В целом это может оказаться достаточно недальновидной 
тактикой человека, опасающегося всего нового и отказывающегося 
от всякого движения, тем более поиска, из боязни возможных не-
благоприятных последствий. Как это напоминает упования людей 
на то, что все пути им уже указаны и даже все их возможные грехи 
уже искуплены – на Кресте мужественным Сверхчеловеком, кото-
рый после распятия воскрес Богом, обозначив парадигму истинного 
пути: удобно прячась за Его Крест, они старательно забывают, что 
у каждого так или иначе имеется «свой крест», и каждый должен 
сам нести этот свой крест, и это нельзя отменить… Сын Божий, но 
он же и сын человеческий, зная, но не страшась предстоящего (хотя, 
как известно, была трудная ночь сомнений в Гефсиманском са-
ду…), не свернул со своего Пути. 

В то же время идеал может существовать не столько как ко-
нечный образ достижимого, сколько в качестве «указателя» на-
правления движения к развивающейся цели. Гуманистический ан-
тропоцентризм, в определенное время бывший эволюционно и 
духовно необходимым с точки зрения оформления самосознания 
человека, утверждения его в мире, впоследствии становится неким 
сужающим мир представлением, замыкающим человека в искусст-
венно остановленных рамках (границах) понимания самого фено-
мена человека, его реально видимого развития и его реального 
места в мире. Навязывая миру свои застывшие меры и нормы, че-
ловек и сам начинает инволюционировать, и его идея сверхчело-
века выхолащивается, вырождается в самолюбующемся «подчело-
веческом» (по выражению Н.А. Бердяева (Бердяев, 1989, с. 169)) 
человеке. 

Таким образом, для дальнейшего движения, в особенности 
движения вверх, нужен прежде всего четко осознаваемый (мыс-
ленно постулируемый) вертикальный вектор движения. В свое 
время подобный вектор восстановил Платон. Он как бы ответил и 
на утверждение Протагора: «Человек есть мера всех вещей»1 – и на 
замечание по этому поводу Сократа, добавившего: «Человек как 
мыслящий есть мера всех вещей» – своей формулой: «Бог есть ме-
ра всех вещей, и мера наивысшая», предложив тем самым истин-

                                          
1 Более полный перевод: «Человек есть мера всех вещей, существующих, 

что они существуют, и не существующих, что они не существуют» (в передаче 
Секста Эмпирика. Цит. по: (Чернышев, 2010, с. 115)). 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

54

ный масштаб и ориентир для оценки и вещей, и человека. Всё-таки 
не человек и даже не сверхчеловек, а Бог мыслится как та высшая 
форма, которая традиционно сообщает истинную меру и смысл 
человеческого и то реальное место, которое занимают в этой сис-
теме и человек, и сверхчеловек – каков бы ни был и каким бы ни 
мыслился иногда в разных традициях этот второй (мессия, полу-
бог…). При этом Бог выступает как некое условно-конкретное 
представление о высшем Бытии, недостижимом для человека, ко-
торому, однако, Он уделяет нечто от Своей природы (создав чело-
века по Образу и подобию Своему…). Сын Божий «соделался сы-
ном человеческим, чтобы сыны человеческие соделались сынами 
Божиими (по Благодати)». 

Это – принципиальное и намеренное введение некоей абсо-
лютной точки отсчета, необходимой для построения и оценки сис-
темы, которая не хочет оказаться ложной или мнимой. Если же, 
как говорил Н.А. Бердяев (Бердяев, 1989, с. 169), человек сам себя 
признает венцом творения и образцом для подражания, он неиз-
бежно будет в известном смысле деградировать, утратив сущест-
вующую истинную меру. Как говорит в «Воле к власти» Ф. Ницше 
(Ницше, 2005, с. 131), нравственное сознание маленьких (как бы 
мы добавили сегодня – массовых) людей, взятое за меру всех ве-
щей, есть самое отвратительное вырождение. Например, человеко-
бог Ницше в принципе не оппозиционен подобной перспективе, 
просто, в отсутствие вертикали, они находятся на разных полюсах, 
но – одной и той же горизонтали. Истинная же линия другая. Это 
предлагаемая В.С. Соловьевым (Соловьев, 1989, с. 273) линия ги-
потетического Богочеловечества как человечества, достигшего 
высшей точки своего развития, воплотив идею цельного человека 
в полноте своего исторического осуществления. В.С. Соловьев 
преодолевает существующий ограниченный духовно-этический 
антропоцентризм человека без Бога во имя синархии, синергийной 
иерархии, объединяющей человека и Бога на общей основе под-
линной духовности и полноты творческого осуществления; при 
этом развитие мира на чисто человеческом основании даст, по его 
мнению, в результате человекобога (ницшеанского типа), но не 
Богочеловека, а это, по мнению Соловьева, разные типы бытия. 
При этом универсальность такого сверхчеловека вполне осущест-
вима лишь при единстве духовно-религиозных взглядов людей, 
что весьма проблематично ввиду существования и разных религи-



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

55

озных систем, и разных представлений – в разных культурах – о 
«наборе» необходимых для этого идеальных качеств. Кроме того, 
при этом неявно подразумевается возможность достижения окон-
чательного (пусть и вполне идеального) состояния. А что дальше? 
К сожалению, известно, что вечная (застоявшаяся) гармония чре-
вата болотом. 

Кроме того, нет ясности относительно того содержания, ко-
торое подразумевается сторонниками воссоздания гармонии в оп-
ределениях «безусловная», «восстановленная» гармония. Может 
ли гармония остаться прежней гармонией, если и мир, и человек 
изменились, и современного человека, при всем уважении к куль-
туре древней Греции, невозможно представить «в контексте» из-
вестных из истории реалий; и как мир не возвращается к пройден-
ным фазам своего развития, так и современный человек не встанет 
на котурны в искусственно воссозданной гармонии античной сис-
темы отношений с миром. Изменившийся мир и человек, ставший 
во многом совершенно другой личностью, в особенности после 
того как Р. Декарт известным образом отделил его от остального 
мира, в определенном смысле закрепив это отделение особой сво-
бодой человека-субъекта по отношению к миру-объекту, в свое 
время потребовали оформления соответствующих реальной дейст-
вительности отношений. Современный человек творчески осваи-
вает свое мобильно изменяющееся положение в мире и возможно-
сти своего человеческого проявления в нем. Сам же феномен 
сверхчеловека не есть принадлежность исключительно историче-
ского будущего. Кроме того, отмечает, например, П.Д. Успенский 
(Успенский, 1993, с. 135–137), сама по себе природа отнюдь не 
гарантирует сверхчеловека; так, человек не может быть произве-
ден в сверхчеловеки за выслугу лет или за пережитые страдания… 
И в целом идея эта не совсем ясна, не совсем понятна, и потому 
часто ее искажают и превратно толкуют. Этим объясняется непри-
ятие данной идеи – от простого непонимания вплоть до весьма су-
рового ее осуждения (Федоров, 2003) или даже умышленного ис-
кажения. 

Итак, в конечном счете и в решающем смысле, путь к ново-
му обществу, новой культуре, новому состоянию мира лежит через 
решение проблемы человека – который создает и нормы своего 
бытия, и содержание своей культуры, через создание некоей дви-
жущейся модели совершенства. Сам гуманизм нашей современно-



 
В.И. Самохвалова 

 

 

56

сти отличен от прежнего, традиционного гуманизма своим стрем-
лением найти основания и возможности оправдания стремления 
стать сверхчеловеком, поскольку человек (оправданно или нет – 
другой вопрос, требующий рассмотрения) хочет сам себя вести, 
оценивать, судить… При этом сверхчеловек может пониматься и 
как некая высшая фаза, высший этап общей жизни развивающегося 
и совершенствующегося человечества, и как достижение индиви-
дуальным человеком высшей стадии своего развития и осуществ-
ления в себе высших способностей и возможностей. Как известно, 
на нашей планете сменился целый ряд цивилизаций, гибель кото-
рых могла быть обусловлена как космическими катаклизмами 
(имеющими место в ходе движения и развития Космоса), так и по-
рочной человеческой практикой. Спасение человека, спасение че-
ловечества (при известной проблематичности наличия жизни, тем 
более ее развитых форм, на других планетах) – грандиозная цель, 
для достижения которой каждая цивилизация искала и ищет свой 
путь и стремится реализовать свои возможности для этого. Разви-
тие человека так или иначе, в той или иной трактовке связывают с 
возможностью спасения мира («попеременно то разгорающегося, 
то затухающего»…1), начиная с древнейших времен, такие разные 
мыслители, представители разных направлений, разных сфер куль-
туры и разных способов понимания проблемы и ее содержания, как 
Федоров и Франк, Лосев и Чижевский, Бердяев и Вернадский, 
Тейяр де Шарден и Достоевский, Циолковский и Флоренский, ко-
торые – каждый по-своему – рассматривают проблему как воз-
можно зависимую от наличия и деятельности самого человека, 
проявления жизни и деятельность антиципирующего сознания ко-
торого стали неотъемлемым фактором жизни и движения всего 
Космоса… 

В то же время современный нам контекст не может (опять и 
опять) не возвращать исследователей к мысли: о каком вообще 
сверхчеловеке можно говорить в постсовременной (пост)действи-
тельности, когда и просто человек оказывается сознательно (и ок-
ружающим контекстом, и им самим) редуцируем к своим простей-
шим функциям и основным инстинктам, хотя и приукрашенным 
современным гламуром стараниями многоликой системы информа-
                                          

1 Или, возможно, в современной трактовке, – расширяющейся (после 
Большого взрыва) или уже сужающейся Вселенной. 



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

57

ционной обработки, однако по сути своей не изменившимся и гра-
мотно и направленно эксплуатируемым идеологами «прекрасного 
нового мира». Главное, внушают они человеку, – комфорт, расши-
рение потребностей и потребления, разнообразие удовольствий и 
наслаждений; поэтому на ТВ обилие программ, посвященных ре-
цептам и процессу приготовления еды, модным диетам, рекламе, 
безвкусному обсуждению частностей личной жизни знаменито-
стей и т.п., что и выдается за «внимание к человеку как он есть». 
Мы помним, как и самой целью нашей системы образования не 
столь давно было провозглашено «формирование квалифициро-
ванного потребителя»1, своего рода жизнерадостного пластичного 
планктона, который мог бы, как уже говорилось, использоваться 
элитой системы «глобального управления» (или кем-либо еще) по 
своему усмотрению. Идеал человека в полноте его человеческих 
качеств и проявлений подвергается насмешкам, он посрамлен и 
заменен идеалом прибыли (умения извлечь ее), когда выносятся за 
скобки интеллект, воля, совесть и т.д., ибо дело всегда, в любом 
случае можно поправить удачным пиаром, ибо предмет в его бы-
тии и информация о нем –– суть разные вещи… 

Но так недалеко и до конца истории, который в свое время 
поспешил возвестить американский историк Ф. Фукуяма. Вместо 
живой некогда жизни, говорит он, всюду воцарился искусственно 
сконструированный порядок: экономический расчет, бесконечные 
технические проблемы, удовлетворение изощренных запросов по-
требителей, сведе�ние понимания мира и жизни к удобству их 
восприятия… Ни искусства, ни философии – никакого живого 
движения, «лишь тщательно оберегаемый музей человеческой ис-
тории» (Фукуяма, 1990, с. 143). Перспектива скуки и объясняемое 
ею стремление к всевозможным видам экстремальных эмоций (на 
грани все возрастающего пространства отклонений от сущест-
вующих и как бы санкционированных самой жизнью биологиче-
ских, социальных и др. норм) все более скучающего, лишенного 
реальной жизненной перспективы населения… 

Именно потому и ощущается потребность вернуть в поле 
осознания истинный масштаб и смысл бытия человека, обратив-
шись к проблеме сверхчеловека –– но в действительном, аутен-
                                          

1 Это вместо прежней установки на формирование всесторонне развитого 
человека. Как говорится, почувствуем разницу… 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

58

тичном смысле этого слова, не искаженном его непониманием или 
недобросовестным употреблением, а обозначающем возможность 
мотивированного направления усилий человека на восхождение к 
более высокому уровню своего существования, самого понимания 
себя как человека в отнюдь не до конца осознанных и тем более 
реализованных своих потенциях. Чтобы достичь возможного, как 
уже становится ясно человеку из опыта, следует пожелать невоз-
можного: рассчитав силы на завышенную задачу и на более высо-
кую цель, можно надеяться на достижение желаемого. Нужна и 
уверенность в себе, своих силах, нужно верить в свои возможности, 
в способность мобилизации всех человеческих ресурсов. Следует 
сказать, что Ницше, создавая образ своего сверхчеловека, заострял 
проблему: он как бы вырывал человека из приспособленческого 
его состояния в ограничивающем его буржуазном контексте, про-
тивопоставляя его обществу, что требовало от человека макси-
мальной мобилизации, для того чтобы подняться над собой «на-
личным» на ступень более высокого уровня реализации ресурсов 
своей человеческой природы, ее напряжения в стремлении «поко-
рить высоту» этой более высокой ступени реализации. В то же 
время его сверхчеловек исходно и непоправимо одинок, его поки-
нутость не может не настораживать. Многие из исследователей в 
той или иной форме согласны в том, что сама идея Ницше о сверх-
человеке была своего рода побуждением к реализации своеобраз-
ной мобилизационной программы развития человека на ближай-
шие 200–300 лет… 

Человек, взятый как род (в совокупности следующих друг за 
другом поколений, имеющих внутреннее единство и объединяе-
мых общей спецификой адаптации и общими принципами функ-
ционирования в среде, некий сверхорганизм, идентичный себе), 
конечно, в самом общем смысле выбирает норму и порядок. Но 
человек как отдельный индивид по необходимости есть своего ро-
да испытатель и первопроходец, он может спокойному, но ба-
нально привычному способу существования предпочесть попытку 
испробовать новую норму, отступление от принятого порядка, по-
иск новых парадигм и т.п. В конце концов поиском и творчеством 
отдельных индивидов находятся, создаются и испытываются но-
вые образцы человеческого поведения и вообще новые способы 
самого� присутствия в мире этого особого рода живых существ, 
идентичность которых составляет их особая сложная природа, про-



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

59

тивопоставившая их всему миру, но, в свою очередь, обязавшая – 
как бы по праву старшинства (обеспечиваемого умом и способно-
стью к творческому поиску) – отвечать за ход событий на Земле. 

В то же время по умолчанию часто предполагается, что че-
ловек из двух наличных аттракторов – порядка и хаоса – делает 
свой выбор в пользу порядка. Кроме того, что поддержание порядка 
требует постоянных позитивных усилий, хаос по-своему может 
быть привлекателен для тех или иных (иногда неординарных) ин-
дивидов; хаос привлекает иллюзиями бескрайних возможностей, 
посулами безграничной свободы, здесь все позволено, и инерция 
увлекающего вниз движения соблазняет, обволакивает и «успо-
каивает»… И это также составляет проблему для человека, ибо он 
не всегда в состоянии отличить игру с хаосом, действительно спо-
собную обогатить – особенно художественные натуры в их поис-
ке – специфическими оттенками и переживаниями, с одной сторо-
ны, от безвольного следования настроению вседозволенности и 
неразличения реальности и ее миражей – с другой. Духовный ин-
фантилизм, потребительская психология, наличие разрушитель-
ных импульсов, подавляемых комплексов и т.п., иногда с очевид-
ностью выступающих в подобных явлениях, способны вызвать 
страх перед неизвестными (не поддающимися программированию) 
методами возможного раскрепощения человека и понимание того, 
что изменение его может не только быть эволюцией вверх, но и 
грозить падением, нисхождением, деградацией, обозначающими 
путь вырождения… Человек в определенном смысле может быть 
истолкован как форма (выступания), которая может изменяться, 
вмещая новое содержание; сверхчеловек выступает как результат 
движения вверх по отношению к исходному человеку. 

Остротой всех этих (и множества других) проблем, таящих в 
себе как опасность редукции целостной природы человека, так и 
возможную (притом с разных и порою неожиданных сторон) угро-
зу самому существованию мира, объясняется в определенной сте-
пени несколько алармистское звучание данной проблемы. И при-
нятие той или иной «идеи человека» в аутентичности его природы 
означает и столь же определенный подход к пониманию мира и к 
оценке путей его возможного развития. Бытие разворачивается как 
диалог человека с миром, они взаимно создают друг друга. Поэто-
му мир творится человеком, и человек должен осознавать свою 
ответственность за становление содержания и формы мыслимого и 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

60

выстраиваемого им мира. Сознание человека, ставшее планетар-
ным явлением и выступающее неотъемлемым ингредиентом миро-
вого бытия с помощью создания человеческой культуры, сооб-
щившей развитию необратимый (в принципе) характер, позволяет 
человеку активно и направленно воздействовать на мир, а возрас-
тающие научно-технические его возможности переводят эту спо-
собность в план непосредственно практический, что реально мо-
жет определить то будущее, которое ожидает планету, определить 
судьбу мира. 

Можно в целом сказать, что учет соображений контекста, 
особенностей процесса развития и условий реализации незауряд-
ного явления переводит, казалось бы, отвлеченное обсуждение 
проблемы сверхчеловека во вполне практическую плоскость, а 
возможный результат развития процесса по своему значению де-
лает обсуждение остроактуальным. Вопросы и подходы, представ-
лявшиеся утопическими, но на протяжении долгого времени вновь 
и вновь овладевавшие человеческим умом и воображением, часто 
на самом деле представляют собой именно существенные вопро-
сы, имеющие для него своего рода основополагающее значение, 
жизненно важный смысл или же являются некой особой болевой 
точкой, актуализирующейся в особые исторически значимые мо-
менты выбора главных стратегий развития. 

Разговор о сверхчеловеке на самом деле как нельзя более ак-
туален. Во-первых, потому что речь фактически идет о восстанов-
лении реально должного образа и представления о человеке, каким 
он видится по высшему замыслу и по возможности. Ведь, как вы-
яснилось, прогресс обратим. Например, археологи при раскопках 
обнаруживают, что несколько тысячелетий назад тогдашние врачи 
делали такие операции на мозге, которые только еще осваиваются 
современными передовыми учеными. А наши так называемые со-
временные технологии часто оказываются бледными подобиями 
тех технических находок, которые были известны в древних зем-
ных цивилизациях. И если прогресс в самом деле оказывается об-
ратим, надо ли позволять инерции поворачивать историю вспять и 
снова и снова ходить по своим же старым следам? Но для творче-
ского продолжения истории человек должен осознать себя – та-
ким, каков он должен быть в поступательном своем развитии, а не 
в затухающей инерции, которая кажется столь уютной нетребова-
тельному к себе современному массовому человеку. 



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

61

Итак, можно сделать заключение о реальной актуальности 
проблемы сверхчеловека, которая по своему содержанию, пафосу, 
значению и последствиям имеет общекультурный характер и обще-
человеческое значение. Представляется, что программа сверхчело-
века имеет смысл и этическое оправдание, если она помогает че-
ловеку понять себя и занять правильное место в диалоге с 
развивающимся миром, если направлена против ухода человека из 
бытия, против его нравственного вырождения, против угрозы со 
стороны как бы незаметно, но весьма последовательно и настой-
чиво оформляющегося античеловечества и того порядка мира, 
который может быть построен в этой античеловеческой парадигме, – 
в разноуровневых и многоликих его проявлениях, в его лукавых 
соблазнах и устремленности к антиценностям (власть, деньги – все 
олицетворения энтропии в ее бездонности, все лики хаоса в его 
обманчиво-бесплодном разнообразии…). И сверхчеловек – и это 
принципиально – в аутентичном и последовательном его понима-
нии действительно выступает как антагонист – однако не человеку, 
но становящемуся угрозой для мира античеловеку. 

Итак, сверхчеловек – это человек, способный последова-
тельно, ответственно и действенно сопротивляться возможной  
инволюции в себе, варварству в обществе; он способен грамотно  
работать с самим собой, изживая в себе негатив разнообразной 
природы и содержания, корректируя тенденции к деградации 
(нравственной, духовной, волевой…). Он обладает способностью к 
творчеству, создает образ должного и желаемого будущего; он об-
ладает и способен проявлять необходимую волю для последова-
тельного осуществления этого будущего. Он способен к росту, ибо 
умеет учиться, и постоянно учится преодолевать материал – в жиз-
ни, в искусстве. 

Такой человек свободен и выбирает себе достойную Человека 
цель; при этом он не столько выбирает цель по своим силам, 
сколько умеет по необходимости напрягать все возможные и тре-
буемые силы для избранной им достойной и высокой цели (в соот-
ветствии с известным принципом «не по силам цели выбирай, а по 
цели силы напрягай»). И чем выше цель, тем больших усилий она 
может потребовать для своей реализации. При этом человек дви-
жим не так называемой волей к власти, а сознанием необходимо-
сти своей деятельности и своей личной ответственности за из-
бранное и выполняемое им дело. Поэтому сверхчеловек борется не 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

62

против каких-либо других – он в себе сегодняшнем преодолевает 
остатки себя вчерашнего, готовясь стать завтрашним. Истинно 
сильный и уверенный в себе, он хочет мира. Потому что строит 
Будущее. 

Сверхчеловек, по представлениям, должен быть бессмертен 
(так, например, Пифагор почитался сыном бога Гермеса…). И дей-
ствительно, для истинного сверхчеловека – даже смерть еще не 
есть повод, чтобы уйти совсем, отказаться от своих идей, убежде-
ний. Идеи такого сверхчеловека остаются жить – в той или иной 
реальности (убеждения, ценности, результаты, последователи, 
ученики...). Создавая образ должного и желаемого, он обладает 
волей к последовательному осуществлению будущего. Мир суще-
ствует, пока в нем существует Человек, устремленный к реализа-
ции в себе Сверхчеловека; не станет Человека – и разрушится весь 
Миропорядок. И если такой человек входит в хаос – то только для 
того, чтобы организовать его. 

Сверхчеловек живет в собственно человеческом и истинно 
человеческом измерении, где почитаемы справедливость, честь, 
истина, совесть. Сверхчеловек – в идеальном варианте его аутентич-
ного понимания – предстает как новый, более совершенный тип чело-
века, способный выстроить новый способ отношений с миром, новый 
уровень взаимодействий с ним на основе полноты знания и себя, и 
мира. Это по сути своей Человек Настоящий, который мыслится та-
ким, и каким он должен собственно быть. 

Образ сверхчеловека – это призыв к современному человеку 
«пожелать и посметь» стать истинным человеком, сверхчеловеком 
по напряжению своей воли к добру и должному, по напряжению 
души к ответственности, по дерзанию сметь стать сильным, чтобы 
осуществить должное. Как гласит восточная мудрость: у тебя есть 
ноги, так что же ты притворяешься хромым? 

Конечно, когда человек хочет стать человеком, он должен 
сначала проснуться – очнуться от лени, пассивного бездействия, 
найти решимость сделать сознательный шаг. Но несмотря на су-
ществующее в человеческой культуре представление о сверхчело-
веке, в том числе и данный Ницше яркий образ его гордого и тре-
бовательного сверхчеловека как призыв к современному «человеку 
обычному», – нельзя что-либо показать тому, кто не желает и не 
готов видеть. Ведь известно: для того чтобы сделать первый шаг – 
надо сначала проснуться… И пусть на дворе хмурое и туманное 



 
Идея сверхчеловека в современном мире 

 

 

63

утро – солнце взойдет, если этого захочет зрелый, ответственный 
Человек. 

Хотелось бы надеяться, что XXI век окажется не только 
временем великих переломов, но и временем самоопределения для 
каждого человека, каждого народа и для всего человечества. Для 
этого нужно не только изменение отношения человека к миру, но 
и изменение самого человека, который сейчас возводит основы 
цивилизации, призванной помочь ему жить лучше, в то время как 
ему пора и необходимо самому становиться лучше. Это очень 
простое, но и самое трудновыполнимое требование. Восстановле-
ние идеи человека в полноте ее смысла и функций есть и основа 
человеческой культуры, и ее задача на XXI в. – развитие человека 
и человечества против их самоизживания в энтропии (нравствен-
ной ли деградации, чуждых природе человека бессмысленных 
войнах и т.д.). Общей же задачей культуры остается формирование 
Человека, который осознанно поведет мир не к хаосу, деградации 
и распаду, а к установлению более совершенного, более гармо-
ничного человеческого порядка. 

 
 

Список литературы 
 

1. Бердяев Н.А. Философия свободы: Смысл творчества. – М.: Правда, 1989. – 608 с. 
2. Бехтерева Н.П. Магия мозга и лабиринты жизни. – М.; СПб.: Сова, 2007. – 382 с. 
3. Бодрийяр Ж. Символический обмен и смерть. – М.: Добросвет, 2000. – 387 с. 
4. Бодрийар Ж., Ясперс К. Призрак толпы. – М.: Алгоритм, 2007. – 272 с. 
5. Брагин В. Поколение €700. – СПб.: Крылов, 2010. – 416 с. 
6. Генон Р. Традиционные формы и космические циклы: Кризис современного 

мира. – М.: Беловодье, 2004. – 302 с. 
7. Дебор Г. Общество спектакля. – М.: Логос, 1999. – 224 с. 
8. Зиновьев А.А. На пути к сверхобществу. – М.: Центрполиграф, 2000. – 639 с. 
9. Лотман Ю.М. Воспитание души. – СПб.: Искусство, 2003. – 624 с. 
10. Маслоу А.Г. Дальние пределы человеческой психики. – СПб.: Евразия, 1997. – 

430 с. 
11. Маслоу А. По направлению к психологии бытия. – М.: ЭКСМО-Пресс, 2002. – 272 с. 
12. Минаев С. Духless: Повесть о ненастоящем человеке. – М.: АСТ, 2008. – 346 с. 
13. Ницше Ф. Соч. в 2 т. – М., 1990. – Т. 1. – 832 с. 
14. Ницше Ф. Воля к власти: Опыт переоценки всех ценностей. – М.: Культурная 

революция, 2005. – 880 с. 
15. Павленко А.Н. Цивилизьяна: (Закон обратного отношения индивидуации и 

дезиндивидуации человека) // Полигнозис. – М., 2008. – № 2. – С. 75–86. 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

64

16. Пелевин В.О. Generation «P»: (Памяти среднего класса). – М.: ЭКСМО, 2007. – 
384 с. 

17. Пелевин В.О.  S.N.U.F.F. – М.: ЭКСМО, 2012. – 480 с. 
18. Пелевин В.О. Бэтман Аполло. – М.: ЭКСМО, 2013. – 512 с. 
19. Пелевин В.О. Любовь к трем цукербринам. – М.: ЭКСМО, 2014. – 448 с. 
20. Самохвалова В.И. Контуры постдействительности // Полигнозис. – М., 1999. – 

№ 2. – С. 20–38. 
21. Самохвалова В.И. Сверхчеловек: Образ, метафора, программа. – М.: Ваш 

формат, 2015. – 400 с. 
22. Соловьев В.С. Соч. в 2 т. – М., 1988. – Т. 1. – 688 с. 
23. Успенский П.Д. Новая модель Вселенной. – СПб.: Чернышев, 1993. – 410 с. 
24. Федоров Н. Философия общего дела: В 2 т. – М.: АСТ, 2003. – Т. 2. – 592 с. 
25. Фукуяма Ф. Конец истории? // Вопросы философии. – М., 1990. – № 3. – 

С. 84–118. 
26. Фукуяма Ф. Конец истории и последний человек. – М.: АСТ, 2004. – 588 с. 
27. Чернышев Б. Софисты. – М.: КомКнига, 2010. – 176 с. 
28. Hardison O.B. Disappearing through the Skylight: Culture and Technology in the 

ХХ century. – London: Penguin books, 1990. – 416 p. 
 


